
Deniz BERKTAY – Kiev

 

Bu yıl, Ortodoks dünyasının iki önemli kutbu olan Fener Patrikhanesi ile Moskova 
Patrikhanesi arasında belki de bu zamana kadarki en büyük krizin patlak vermesi 
bekleniyor. Zira Fener Patrikhanesi, hem Rusya yönetiminin, hem de Rus Ortodoks 
Kilisesinin (Moskova Patrikhanesi) büyük önem verdiği Ukraynayı, kendi ruhani alanı içinde 
ilan etti ve Ukraynada Rus Kilisesinden ayrılan milliyetçi rahiplerin kurduğu Kiev 
Patrikhanesini resmen tanımaya hazırlanıyor. Bu konuda, ABDnin Fener Patrikhanesine ve 
Ukraynadaki milliyetçi rahiplere etkin destek verdiğine yönelik haberler basında yer aldı. 
Başlangıçta Fener Patrikhanesinin bu kararı temmuz ayı sonunda (Rusların ve 
Ukraynalıların Hristiyanlığı kabulünün 1030. yıldönümü kutlamaları öncesinde) alması 
bekleniyordu. Şimdiyse, Fener Patrikhanesi Sinodunun Eylül ayı başında yapacağı 
toplantıda alınması beklenmekte.

Ortodoks toplumlarda kilisenin milli kimlik inşasında nasıl önemli bir yere sahip olduğunu, 
bağımsızlığını kazanmak isteyen ve nüfusunun büyük çoğunluğunu Ortodoksların 
oluşturduğu milletlerin kimi zaman bağımsız devletten önce bağımsız milli kiliseye sahip 
olmaya çalıştıkları (Bulgarlar gibi) hatırlanırsa, Fener Patrikhanesinin Moskova 
Patrikhanesiyle Ukrayna konusunda giriştiği mücadelenin sıradan bir dini çatışma olmadığı 
görülür. Bu mücadele, bir yönüyle, Ukraynanın Rusyayla her anlamda bağlarının 
kopartılması meselesidir. Öte yandan, Fener Rum Patrikhanesi ile Moskova Patrikhanesi 
arasında Soğuk Savaş döneminden bu yana şiddetli gerilimlerin yaşandığı ve Fenerin ABD; 
Moskova Patrikhanesinin ise Kremlin yönetimine paralel şekilde politikalar uyguladığı 

Blog No: 51
09.08.2018

FENER - MOSKOVA SAVAŞI'NDA YENİ ETAP - 
08.08.2018 

Deniz BERKTAY

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 1



hatırlandığında, bu mücadelenin aynı zamanda, ABD-Rusya çatışmasının dini ayağını 
oluşturduğu anlaşılır.  Bu coğrafyada on bir yıldan bu yana gazetecilik yapan ve Ortodoks 
dünyasını yakından takip eden biri olarak, konuyu çeşitli boyutlarıyla ortaya koymaya 
çalışacağım.

 

Milli Kimlik İnşasında Kilisenin Önemi 

Ukraynalılar, tıpkı Rus ve Beyaz Ruslar (Belaruslar) gibi, Doğu Slavlarının bir kolu. 
Ukrayna, 45 milyonluk nüfusuyla ve Avrupada Rusya ve Türkiyeden sonra yüzölçümü 
bakımından üçüncü büyük ülke olmasıyla, hem Rusya hem de Batı açısından büyük önem 
taşıyor. Ukrayna toplumunun büyük çoğunluğu, Hristiyanlığın Ortodoksluk mezhebine 
mensup. Ancak Sovyetler Birliğinin dağılıp Ukraynanın bağımsızlığını kazandığı 1991 
yılından bu yana, Ukrayna Ortodoksları, üç ayrı kiliseye bölünmüş durumda. Bunlardan 
birincisini, Moskova Patrikhanesinin Kiev Metropolitliği oluşturuyor (metropolit, Ortodoks 
kiliselerinde patriğin bir altında, piskoposun ise bir üstünde yer alan bir makam). Bunun 
dışında, Rusyadan her alanda ayrılmak gerektiğini savunan Ukraynalı papazlar, iki ayrı 
kilisede toplanmış durumda. Bir grup, Kiev Patrikhanesi adlı bir kilisenin etrafında 
birleşmiş, diğer grup ise, Ukrayna Otosefal Ortodoks Kilisesini kurmuş durumda. Fakat 
sözünü ettiğimiz bu iki milliyetçi kilise, dünyadaki diğer Ortodoks kiliseleri tarafından 
tanınmış değil.  Ukraynadaki Batı yanlısı yöneticiler, bu iki kilisenin birleşerek Fener 
Patrikhanesi tarafından tanınmasını ve böylelikle Ukraynanın Rusyadan her alanda 
kopmasını sağlamaya çalışıyorlar. Rusyadan bağımsız ve Ukrayna milliyetçisi ve Batı 
yanlısı çizgideki bir Ukrayna kilisesinin, Rus kimliğinden tamamen bağımsız bir Ukrayna 
kimliğinin yaratılmasında da çok önemli bir aşama olacağı düşünülüyor.

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 2



Yeri gelmişken belirtelim, Ukrayna, Sovyetler Birliğinin dağılmasının ardından, eski Sovyet 
coğrafyasında ulusal kimlik kriziyle en fazla karşı karşıya kalan iki ülkeden biri oldu (diğeri 
de, yine bir Doğu Slav toplumu olan Beyaz Ruslardır). Zira, birincisi, Ukrayna, diğer pek 
çok eski Sovyet cumhuriyeti gibi, bağımsızlığını bir kurtuluş savaşı sonucunda elde 
etmemiş, Sovyetler Birliğinin dağılması sonucunda bağımsız kalmıştı. Bağımsızlığın 
savaşsız şekilde elde edilmesi nedeniyle, ülke genelinde ulusal bilinç, yakın yıllara kadar, 
Ukraynalı aydınların ve siyasetçilerin pek çoğunun da kabul ettiği gibi, zayıf durumdaydı. 
Meseleyi daha da zorlaştıran bir nokta, Ukraynalıların Ruslarla aynı kökten gelmesi ve 
kültürel yakınlıklarıydı. Diğer eski Sovyet cumhuriyetlerinde de (mesela Gürcistanda veya 
Ermenistanda) insanlar Rusyayla mı yoksa Batıyla mı yakın ilişki kurulmalı sorusuna farklı 
cevaplar vermiş ve farklı siyasi eğilimlere girmiştir. Fakat bu ülkelerde hiç kimse, acaba 
biz Gürcü değil de Rus muyuz? sorusunu sormamıştır, çünkü dilsel ve kültürel açıdan, bir 
Ermeninin veya Gürcünün Ruslardan tamamen farklı olduğu, aşikârdı. Ukraynadaysa, 
bağımsızlığın elde edilmesinden sonra yöneticiler, Ukrayna ulusal kimliğinin inşasına 
yönelmiş ve kamuoyuna, Ukraynanın Rusyadan farklı olduğunu anlatma çabasına girmişti. 
Ukraynanın ikinci cumhurbaşkanı olan ve ülkeyi tam on yıl yönetmiş olan Leonid Kuçmanın 
meşhur kitabının başlığı, yöneticilerin bu kaygısını anlatmaya yeter: Kitabın adı, Ukrayna, 
Rusya Değildirdir ve Ukraynanın özellikle ilk dönemdeki yöneticileri, Ukraynanın Rusya 
olmadığını hem ülke içinde, hem de uluslararası alanda anlatabilmek için yoğun çaba sarf 
etmişlerdi.

 

Ukrayna Yöneticilerinin Milli Kilise Kurma Çabaları  

Ukraynada birleşik ve bağımsız bir milli kilise kurulması ve bunun Fener tarafından 
tanınması konusundaki en yoğun girişimler, bundan tam on yıl önce, Viktor Yuşçenkonun 
cumhurbaşkanlığı zamanında yapılmış ve Yuşçenko, Doğu Slavlarının Hristiyanlığı 
kabulünün 100. yıldönümü etkinliklerine Fener Rum Patriğini davet etmiş, ancak Fener 
Patriği, o dönemde Moskova Patrikhanesini doğrudan karşısına almaktan çekinmişti. 
Üstelik de, Moskova Patrikhanesi taraftarlarının Kievde yaptıkları kitlesel gösteriler, Fener 
Patriğine, Ukraynada Rusyadan bağımsız kilise kurma çabasının büyük tepki çekeceğini 
göstermişti. Fakat şimdi, Fener Patriğinin tavrının farklı olduğunu görüyoruz.   

Bu yıl bu gerginlik, Ukrayna Cumhurbaşkanı Petro Poroşenkonun girişimiyle Ukrayna 
Parlamentosunun Fener Rum Patrikhanesine Ukraynada milliyetçi rahiplerin kurduğu 
kiliseleri tanıması talebini içeren bir kararı kabul etmesiyle başladı. Ukrayna 
Cumhurbaşkanı Petro Poroşenko da, bu yılki Türkiye ziyaretinde İstanbulda Fener Rum 
Patriğini ziyaret ederek, bu konuda destek istedi. Toplantıdan sonra yaptığı açıklamada da 
Poroşenko, Ukraynanın mili bir Ortodoks kilisesine sahip olmaya hiç bir zaman olmadığı 
kadar yakın olduğunu söyledi. Fener Rum Patriğinin son haftalarda yaptığı açıklamalar da, 
Fener Patrikhanesinin Ukraynada milliyetçi çevrelerin Ukraynayı dini açıdan Rusyadan 
tamamen koparmaya yönelik girişimlerine destek verdiğini ve Ukraynada Rus Kilisesinden 
bağımsız bir kiliseyi tanıma eğiliminde olduğunu gösteriyor. Rusya yönetiminin ve 
Moskova Patrikhanesinin Feneri bundan vazgeçirmeye yönelik açıktan yaptığı girişimlerin, 
Fenerin bu konuda atacağı nihai adımı geciktirmekle birlikte, onu bundan tamamen 

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 3



vazgeçirmeye   ጀ攀渀  azından bu aşamada- yetmediği görülüyor. Bunun dışında, Ukrayna 
devlet adamları, özellikle Ortodoks nüfusa sahip ülkelere yaptıkları ziyaretlerde, 
buralardaki kiliseleri, Ukrayna milliyetçilerine destek vermeye çağırıyorlar. Mesela, 
Ukrayna Cumhurbaşkanı Petro Poroşenkonun geçen ay Sırbistana yaptığı seyahatte 
Ukraynanın geleneksel müttefiki Hırvatistanı ve Arnavutları kızdıracak şekilde Sırbistanı 
destekleyen açıklamalar yapması ve Sırp Patriği Pavel ile görüşmesi, bu amaca yönelikti. 
Aynı şekilde, Ukrayna Parlamento Başkanı Andrey Parubiy, Gürcistana yaptığı ziyarette, 
Gürcü Ortodoks Patriği İlia ile görüşerek, Ukrayna Kilisesinin kurulması konusunda destek 
istedi. 

Rusyanın ise tam karşı yönde, Ukraynanın bu girişimlerinin boşa çıkartılması yönünde 
çaba içinde olduğunu görüyoruz. Nitekim, geçen ay Yunanistandan Rus diplomatların 
sınırdışı edilmesinde, Yunan Kilisesini Ukrayna Kilisesinin kurulması projesine karşı tavır 
alma konusunda diplomatlık mesleğinin gereklerini aşacak şekilde hareket etmelerinin 
etkisinin olduğu söyleniyor.

 

Ukraynanın Rusya Açısından Önemi 

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 4



Ukraynada 2014 yılında meydana gelen Batı yanlısı devrim ve ardından Rusyanın 
Ukraynaya ait Kırım Yarımadasını yasadışı bir şekilde ilhak etmesi, dünya gündeminde 
yıllar yılı alt sıralarda yer almış olan Ukraynanın, Batıyla Rusya arasındaki en önemli 
çatışma alanlarından biri olduğunu göstermişti.  Bir tarafta Zbigniev Brzezinski gibi ABD 
yönetimine yakın strateji uzmanları, diğer taraftaysa Aleksandır Dugin gibi Kremlin 
yönetimine yakın strateji uzmanları, Ukraynanın Rusya açısından yaşamsal önem taşıdığı 
konusunda hemfikirdir. Rusya, eski Doğu Bloku ve eski Sovyet cumhuriyetlerinden pek 
çoğunun kendi nüfuz alanından çıkıp Batıya entegre olmasını kabullenebilir, ama 
Ukraynanın kendisinden kopmasını kabullenemez. Çünkü Ukraynanın tamamen Batının 
nüfuz alanına girmesi (veya Batı dünyasıyla bütünleşmesi) halinde Rusya, Balkanlar, Orta 
Avrupa ve Karadenize erişim imkânlarını büyük ölçüde yitirmekle kalmayacak, Rus ulusal 
kimliğinin ne olduğunu açıklama konusunda da sıkıntıya düşecektir. Zira, Ruslar, bugün 
Ukraynanın başkenti olan Kievin, tarihteki ilk Rus başkenti olduğunu söyler. Onlara göre, 
Kiev, Rus şehirlerinin anasıdır.  Ukraynalılar ve Beyaz Ruslarla birlikte Doğu Slavları 
grubuna mensup olan Ruslar, tarihteki ilk büyük Doğu Slav devleti olan ve 800lü yıllarla 
1200lü yıllar arasında varolan Kiev Prensliği devletinin bir Rus devleti olduğunu, Ukraynalı 
kimliğinin ise sonraki yüzyıllarda Polonyalıların etkisiyle ortaya çıkan daha yeni bir kimlik 
olduğunu savunur. Ukrayna milliyetçileri ise, Doğu Slavlarının bu ilk büyük devleti olan 
Kiev Prensliğinin bir Ukrayna devleti olduğunu savunarak, bugünkü Rusların, kuzeybatıya 
giden bazı Slav kabilelerinin Türkler ve Finlilerle karışması sonucunda tarih sahnesine 
çıktığını savunur. Yani, her iki taraf da, sözü, asli olan biziz. Diğer taraf ise bir yan üründür 
demeye getirir. Başka bir deyişle, Ukrayna milliyetçileri, Rusların Slav dünyasının ağabeyi 
olma iddiasına kesinlikle karşı çıkarak, ağabeylik taslayacak biri varsa, biziz. Ruslar, tarih 
sahnesine çok daha geç çıkmış bir millettir der. Ukraynadaki milliyetçi rahiplerin lideri Kiev 
Patriği Filaret de, geçtiğimiz günlerde, Ukrayna Kilisesinin Rusyadan bağımsız olması, Rus 
Kilisesine ve Rusyaya büyük bir darbe olacak ve Rusların kendi tarihlerini yeniden 
yazmaları gerekecek diyerek, meselenin dinden ibaret olmadığını açıkça ifade etmişti.

 

Ruslar ve Ukraynalılar, Nasıl Hristiyan Oldu?   

Doğu Slavlarının Hristiyan olması, sözünü ettiğimiz bu Kiev Prensliği dönemine rastlar. 
Kiev Prensi Vladimir, o zamanlar daha ziyade bir kabile federasyonu durumunda olan 
prensliği merkezi bir devlete dönüştürmek ister. Oysa ki, Slavların o zamanki dini olan 
putperestlik, merkezileşmeye imkan vermemektedir. Zira putperestlikte neredeyse her 
köyün kendi tanrısı vardır. Bu şartlarda ülkedeki herkesin aynı dine inanmasının ve aynı 
dini otoritelere bağlı olmalarının ülkeyi daha kolay bütünleştireceğini düşünen Prens 
Vladimir, bir rivayete göre, Müslümanların ve Musevilerin temsilcileriyle görüşür, fakat 
tatmin olmaz. Hristiyanlığın ise, o zamanlar iki büyük kolu vardır: Katoliklik ve 
Ortodoksluk. Yine aynı rivayete göre, Vladimir, adamlarının bir kısmını Almanyaya 
Katolikliği incelemeye, diğerlerini ise, Bizansa (İstanbula) Ortodoksluğu incelemeye 
gönderir. Almanyaya gidenler, Katolikliği pek beğenmez. Bizansa (İstanbula) gelenler ise, 
Ayasofyadaki ibadetin büyüsüne kapılırlar ve döndüklerinde hükümdara, Ayasofyada bir 
ayine katıldık ki, yeryüzünde miydik, gökyüzünde miydik anlayamadık derler. Prens 
Vladimir de, bunun üzerine, tercihini Hristiyanlığın Ortodoksluk mezhebinden yana 

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 5



kullanarak putperestliği yasaklar ve Ortodoksluğu devletin resmi dini olarak ilan eder (Bu 
olay, 988 yılında gerçekleşir. Bu yıl da bu olayın 1030. Yıldönümü törenleriyle geçiyor. 
Doğu Slavlarının Hristiyanlığı kabulünden yaklaşık 200 yıl sonra o dönemlerin tarihini 
yazan Rahip Nestorun kitabı, yukarıda sözünü ettiğimiz Müslüman ve Musevi temsilcilerin 
Vladimirle görüşmelerini bire bin katarak anlatan ilginç bir eserdir).   

Doğu Slavlarının Hristiyanlığı kabulünden itibaren kilise, Rus ve Ukrayna halklarının 
tarihinde önemli roller oynadı. Kiev Prensliği döneminde bir prens öldüğünde, yeni prensin 
kim olacağının belli olmadığı durumlarda metropolit (patrikten sonraki en üst düzey dini 
görevli), prens vekili olarak ülkeyi yönetiyordu. Kiev Prensliğinin 1200lü yıllarda Türk-
Moğol kuvvetlerinin saldırılarıyla yıkılmasından sonra bugünkü Rus ve Ukrayna 
topraklarında siyasi birlik parçalanınca, kilise, Rusların birlik ve bütünlüğünü sağlayan en 
önemli kurum haline geldi. İlk başlarda Kievde görev yapan metropolit, sonraki yüzyıllarda 
önce Vladimir kentine, daha sonra da, Moskovaya taşındı ve böylelikle, Moskova 
Prensliğinin diğer Rus prensliklerine karşı üstünlük kazanmasında büyük rol oynadı. 
Metropolitin ilk başlarda unvanı, Kiev Metropoliti idi.  Moskovaya geçtikten bir süre sonra 
ise, önce Moskova ve bütün Rusya metropoliti unvanını aldı. 1589 yılındaysa, Boris 
Godunovun hükümdarlığı döneminde, Fener Patriği Moskovaya davet edildi, Osmanlı 
yönetimi altında maddi sıkıntı içinde olduğunu söyleyen patriğe maddi yardımlar yapıldı ve 
karşılığında Fener Patrikhanesi, Moskova Kilisesini, patriklik makamına yükseltti.

Bugünkü Ukrayna topraklarıysa, Kiev Prensliğinin yıkılmasından bir süre sonra önce 
Litvanya, daha sonra ise (1600lerin ortalarına kadar), Polonya egemenliğine girdi. 
Buralarda birkaç kez Kiev Metropolitliği yeniden kurulduysa da, Ruslar, 988 yılında temeli 
atılan Kiev Metropolitliğinin varisinin Moskova Kilisesi olduğunu öne sürmektedirler. Bir 
taraftan Ruslar, Moskova Patrikhanesinin 988de kurulan kilisenin kesintisiz bir şekilde 
varisi olduğunu (haleflik-seleflik ilişkisinde bir kesintinin olmadığını) söyleyerek, 
Ukraynanın Moskovanın ruhani alanına girdiğini savunur. Ortodoks Kiliselerinde, 
Protestanlardan farklı olarak, yoktan yeni bir kilise kurduğunu ilan etmek, söz konusu 
değildir; kurulacak kilisenin diğer Ortodokslar tarafından meşru kabul edilebilmesi için, ya 
Fener Patrikhanesi, ya da diğer Ortodoks kiliselerinin çoğunluğu tarafından tanınması ve 
bu kilisede İsanın havarileri zamanından beri rahipliğin selef-halef ilişkisi içinde 
devredildiğinin ortaya konması gerekir. O nedenle, Rusların bu konudaki iddiası, güçlü bir 
iddiadır. Buna karşılık, Ukrayna milliyetçileri, Moskova Kilisesinin 1300lü yıllarda Kiev 
isminden vazgeçtiğini, böylelikle bugün 988de kurulmuş Kiev Metropolitliğinin halefi 
olduğunu iddia edemeyeceğini söyler.

 

Moskova: Bizansın Varisi Biziz

988de Hristiyanlığın resmen kabullünden itibaren Bizans, bugünkü Rusya ve Ukrayna 
topraklarını hem kültürel, hem de siyasi olarak etkisi altına alır. Ne var ki, Moskova 
Prensliğinin 1300lerden itibaren güçlenmeye (ve diğer Rus prensliklerini egemenliği altına 
almaya) başlamasıyla birlikte, bu etki zayıflar.  1400lü yıllarda Osmanlıların İstanbulu 
fethetme ihtimalinin belirmesi üzerine, Batı Avrupadan yardım almak isteyen Bizans 
imparatorlarının girişimiyle İstanbul Kilisesi Romaya bağlandığını ilan edince, Moskova ile 

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 6



İstanbul arasındaki ilişkiler tümden kopar. 1400lerin sonlarında, Moskova Prensi III. İvan 
zamanında Moskova Kilisesi, Moskovanın Üçüncü Roma olduğu iddiasını ortaya atar. (III. 
İvan, son Bizans İmparatoru XI. Konstantinin yeğeni Prenses Sofiya ile evlenir. Bu evlilikten 
çocukları olmasa da, Rus çarları, Bizansla akraba olduklarını iddia etmeye başlar) Buna 
göre, dünyada üç tane Roma vardır. Birincisi, bildiğimiz Roma şehri ve Büyük Roma 
İmparatorluğu, ikincisi İstanbul/Konstantinopolis (Bizans İmparatorluğu), üçüncüsü de, 
Moskovadır. Birinci Roma, Hristiyanlıktan sapmış, Tanrı da ceza olarak Romayı barbarlara 
vermiştir. İkinci Roma da (Bizans) Hristiyanlıktan sapmış ve Tanrı ceza olarak İstanbulu 
Türklere vermiştir. Hristiyanlıkta üç sayısı kutsal bir sayı olduğu için (Kutsal Üçlü Birlik), 
dördüncü bir Roma olmayacak ve Moskova kıyamete kadar Roma İmparatorluğunun (ve 
Bizansın) varisi ve dünyadaki Ortodoksların koruyucusu olacaktır. (Bugün Rusyanın 
simgesi olan çift başlı kartal da, Bizans İmparatorluğunun simgesidir ve III. İvanın Bizanslı 
prensesle evliliğinden itibaren kullanılmaya başlanmıştır). Böylelikle, Rus Kilisesi (ve tabii, 
Moskova yönetimi), kendisini İstanbul Kilisesinin üzerinde görmeye başlamıştır.  

İstanbulun Türkler tarafından fethedilmesinden sonra, Fatih Sultan Mehmet, Rum 
Patrikhanesine, o zamana kadar sahip olmadığı yetkileri vererek, Ortodoks mezhebine 
mensup Osmanlı tebaasının hem dini hem de dünyevi alanda idarecisi haline getirdi. Öte 
yandan, İstanbuldaki patrikhane, özellikle 1500lerin sonları ve 1600lerde parasal sıkıntılar 
içine girince, Rus Çarları, Fener Patrikhanesine parasal yardımda bulundular; karşılığında 
da, Moskova Kilisesinin patrikhane statüsüne yükseltilmesi başta olmak üzere, çeşitli 
konularda Rum Patrikhanesinden tavizler kopartacaktı.

Rusya, 1600lerin ortalarından itibaren, bugünkü Ukrayna topraklarını denetimi altına 
almaya başladı. 1686 yılında da, Rus Kilisesi, Ukraynayı kendi alanına dâhil etti. Dönemin 
Fener Rum Patriği IV. Dionisios buna onay verdiyse de, yerine gelen patrik ve Fener 
Patrikhanesi Sinodu, bu kararı geçersiz ilan etti. Belirtmek gerekiyor ki, Fener Rum Patriği 
IV. Dionisosun verdiği kararın geçerli olup olmadığı, bugün Moskova Patrikhanesi ile 
Ukraynalı milliyetçi rahipler ve Fener Patrikhanesi arasında tartışılan bir konu olmayı 
sürdürüyor. Ukraynanın hangi kilisenin ruhani alanında olacağı konusu da, 1686 yılındaki 
bu kararın meşruluk derecesi ile yakından bağlantılı bir konudur.

 

Soğuk Savaş ve Kiliseler

Fener ve Moskova patrikhanelerinin asıl karşı karşıya geldiği dönem, İkinci Dünya Savaşı 
sonrasıdır. Bilindiği üzere 1917 yılındaki Ekim Devrimi sonucunda eski Çarlık Rusyası 
topraklarında kurulan Sovyet yönetimi, daha ilk baştan, din kurumuna şüpheyle 
yaklaşıyordu. Öte yandan, Sovyet Devriminin lideri Lenin, din kurumunun zamanla 
kendiliğinden ortadan kalkacağını düşünmüş ve pek zor kullanma yoluna gitmemişti. 
Ancak, 1924te Leninin ölümüyle yerine gelen Stalin, 1920li yıllar boyunca dini eğilimlerin 
azalmadığını görünce, 1930lardan itibaren, dini zor kullanarak ortadan kaldırma yoluna 
gitti. On binlerce rahip kurşuna dizilir veya sürgüne gönderilirken, on binlerce kilise de, 
kapatıldı veya yıkıldı. Ne var ki, İkinci Dünya Savaşı yıllarında Stalin, dine yönelik yoğun 
baskı politikası uygulamanın ters sonuçlarının olacağını gördü ve bu politikayı yumuşatma 
yoluna gitti. Bundan da ötede, özellikle Almanların savaşı kaybedeceği belli olduktan 

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 7



sonra, Doğu Avrupaya ve Balkanlara Sovyetler Birliğinin mi yoksa İngiliz-Amerikan 
ittifakının mı egemen olacağı konusu gündeme gelmişti. Stalin, savaştan sonra Doğu 
Avrupa ve Balkanlara egemen olmak istiyor, fakat bunun sadece komünizm propagandası 
yaparak halledilemeyeceğini görüyordu. Bu nedenle, bu ülkeleri dini açıdan da etki altına 
almak amacıyla, 1943 yılında, Moskova Patrikhanesini yeniden kurdurdu (bunun 
öncesinde, 18 yıldır yeni patrik seçilmemişti).

Sovyetler Birliğinin Doğu Avrupada etki kurmak için dine başvuracağını gören ABD de, o 
dönemde Fener Rum Patriği olan, fakat sol eğilimli olan V. Maksimosu istifa ettirterek, 
yerine, ABD Ortodokslarının başı (başpiskopos) Athenagorasın Fener Patriği seçilmesini 
sağladı. Athenagoras, 1949 yılında, ABD Başkanı Trumanın özel uçağıyla İstanbula gelecek 
ve bir gün içinde Türk vatandaşlığına geçirilip hemen ardından patrik seçilecekti (Patrik 
Athenagoras, yıllar sonra verdiği bir mülakatta, ben, Truman Doktrininin dini ayağını 
oluşturuyordum diyecekti). Böylelikle Fener Patrikhanesi ile Moskova Patrikhanesi, Soğuk 
Savaşın dini cephesini oluşturdular. İki kilise arasındaki bu güç mücadelesi, Soğuk 
Savaştan sonra da devam etti. 1990lı yıllarda, eski Doğu Bloku ve eski Sovyet 
coğrafyasında ABD ile Rusya arasında nüfuz mücadelesi yaşanırken, Fener Patrikhanesi 
ABD; Moskova Patrikhanesi ise, Rusya yönetimi ile paralel şekilde hareket etti. 
Günümüzde de iki kilise, sözü geçen devletlerin dış politikalarına paralel şekilde hareket 
ediyor. (ABDnin sürekli olarak Türkiyeye Fener Patrikhanesinin ekümeniklik statüsünü 
tanıması, yani sadece Türkiyedeki Rum cemaatinin değil de bütün Ortodoksların lideri 
olduğunu kabul etmesi konusunda telkinlerde bulunması, Türkiyedeki Rum vatandaşların 
insan haklarıyla ilgili bir konu değil, doğrudan doğruya ABDyle Fenerin Doğu Avrupa 
politikalarıyla bağlantılı bir konudur. Fener Patrikhanesinin diğer Ortodoks kiliseler 
üzerinde yetki sahibi olup olmamasının İstanbuldaki Rum vatandaşların mülkiyet hakları 
veya din ve inanç hürriyetleriyle bağlantılı bir konu olmadığı, meseleye dikkatle 
bakıldığında, rahatlıkla görülür).

 

Soğuk Savaş Sonrasındaki Çatışmalar

Fener Patrikhanesi ile Moskova Patrikhanesi arasında Soğuk Savaş sonrasındaki ilk önemli 
çatışma, 1990lı yılların sonunda, Estonya Ortodoks Kilisesi nedeniyle çıktı. 1920li yıllarda 
Fener Patrikhanesi tarafından kurulan Estonya Ortodoks Kilisesi, 1940larda Estonyanın 
Sovyetler Birliğinin eline geçmesinden sonra Moskova Patrikhanesine bağdalanmış ve 
Fener Patrikhanesi, 1978 yılında, bu bağlanmayı tanımıştı. Fakat SSCBnin dağılıp 
Estonyanın bağımsız olmasından sonra, Fener Rum Patrikhanesi, 1978deki bu kararını 
iptal ederek, Estonya Ortodoks Kilisesini yeniden kendisine bağlama girişiminde bulundu. 
Rusyadan her alanda kopup AB ve NATOya uyum sağlamak isteyen Estonya yönetimi de, 
bu konuda Fener Patrikhanesinin desteğini istemişti. Fakat bu olay nedeniyle, Moskova 
Patrikhanesi ile Fener Rum Patrikhanesinin ilişkileri, kopma noktasına geldi. Sonunda iki 
patrik, 1997 yılında Odessada buluşarak, konuya çözüm buldular ve Estonyada biri 
Fenere, diğeri ise Moskovaya bağlı iki Ortodoks kilisesinin kurulmasına karar verildi. Bu 
noktada şuna dikkat çekmek gerekir ki, Estonyanın nüfusu sadece 1 milyon 300 bindir ve 
nüfusunun önemli kısmı ateist; bir dine mensup olanların çoğunluğu da, Protestan 
mezhebine mensuptur (Yani, Fener ile Moskovanın 1990larda ilişkilerini kopma noktasına 

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 8



getiren mesele, küçük bir ülkenin nüfusunun çok küçük bir bölümüne ilişkin bir 
meseleydi). Ek olarak, Estonyanın Rusya açısından taşıdığı önem, Ukraynanın taşıdığı 
öneme göre daha azdır. Bu durumda bile iki kilisenin ilişkileri kopma noktasına geldiyse, 
Ukrayna gibi Rusya açısından çok büyük önem taşıyan ve Rus Ortodoks Kilisesinin 
cemaatinin önemli bölümünün bulunduğu Ukrayna nedeniyle çıkacak bir gerginliğin çok 
daha büyük gerilimlere yol açacağı, tahmin edilebilir.

 

Moskova, Fenere Nasıl Bakıyor? 

Yukarıda aktarmaya çalıştığımız tarihsel gelişmelerin sonucu olarak, Rus Ortodoks 
Kilisesinin Fener Patrikhanesine yaklaşımını, şöyle özetleyebiliriz: Ruslar, Hristiyanlığı 
Bizanstan aldıkları için, Fener Rum Patrikhanesine tarihsel açıdan saygı duyuyorlar ve 
Fener Rum Patrikhanesinin Ortodoks dünyasında onursal olarak birinci olduğunu 
söylüyorlar. Fakat bu birinciliğin tamamen onursal olduğunu, Fenerin Ortodoks dünyasında 
kesinlikle Vatikanın Katolik dünyasında sahip olduğu türden yetkilere sahip olamayacağını 
ifade ediyorlar. Bunun dışında, Ruslar, bir zamanlar Feneri Türklere karşı himaye eden, 
onların var olmasını sağlayan, biziz. Fenerin maddi sıkıntı içinde olduğu zamanlarda ona 
her türlü yardımı yapan da biziz diyerek, asıl güç merkezinin kendileri olduğunu 
vurguluyor. Ek olarak, Fenerin cemaatinin günümüzde sadece İstanbulda birkaç bin kişilik 
Rum Ortodoks ile sınırlı olduğunu, buna karşılık Moskova Patrikhanesinin iki yüz milyona 
yakın bir cemaatle, Ortodoks dünyasının en büyük kilisesi olduğunu dile getiriyor. İşte bu 
açıdan, Ukraynada milli bir kilise kurulup bunun Fener ve diğer Ortodoks kiliseleri 
tarafından tanınması, 40 milyon civarında Ukraynalının Moskovanın ruhani alanından 
tamamen çıkmasına neden olacak ve Rus Ortodoks Kilisesinin liderlik iddialarına epey 
önemli bir darbe indirecektir.

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 9



Meselenin önemli bir boyutu da, Ukrayna iç siyasetine ilişkindir. Zira Ukraynanın 27 yıllık 
bağımsızlık tarihinde meydana gelen iki adet Batı yanlısı ihtilalin ikisinde de (birincisi 2004 
yılı sonunda patlak veren Turuncu Devrim, diğeri ise 2014te meydana gelen ihtilal), 
Ukraynadaki Batı yanlısı kiliseler rol oynamıştı. Ukraynadaki seçim dönemlerinde de, 
özellikle 2014 yılına kadarki dönemde, milliyetçi papazlar Batı yanlısı ve milliyetçi 
siyasetçileri; Rusya yanlısı papazlar ise, Rusya yanlısı siyasetçileri desteklemişlerdir. 2014 
yılındaki Batı yanlısı ihtilalin ardından Rusya Kırımı ele geçirip Ukraynanın doğusundaki 
ayrılıkçılara destek vermeye başladıktan sonra Ukraynada Rusya lehine açıklama yapmak 
vatana ihanet sayıldığı için, o tarihten beridir siyasetçilerden hiçbiri, açıkça Rusya yanlısı 
tavır takınamıyor ve Moskova Patrikhanesinin Ukrayna Metropolitliği, eskisi kadar açık 
tavır gösteremiyor. Buna karşılık, Moskova Patrikhanesine bağlı bazı rahiplerin Ukraynanın 
doğusundaki ayrılıkçılara destek vermesi, bu kilisenin Ukraynadaki durumunu zorlaştırdı. 
Bugünlerde her ne kadar Ukraynalı devlet adamları, milli kilise kurulmasının Moskova 
Patrikhanesinin Ukrayna Metropolitliğinin yasaklanması anlamına gelmeyeceğini 
söyleseler de, ülke genelindeki şartlar düşünüldüğünde, şu anda Moskova Kilisesinin 
denetiminde olan manastır ve kiliselerin pek çoğunun bir şekilde bu milli kiliseye geçeceği 
ve Moskova Patrikhanesine bağlı olan Ukraynalı rahiplerden pek çoğunun bu yeni kiliseye 
geçeceğini tahmin etmek, zor değil. Böylelikle Rusya, Ukrayna üzerindeki en önemli etki 
araçlarından birinden mahrum kalmış olacak.

Peki, Fener Patrikhanesi, 2008 yılında Ukraynada milli kilise kurulmasına destek 
vermezken, neden bu yıl böyle bir adım atacağı yönünde mesajlar veriyor? Bunun da 
birkaç nedeni var. Birincisi, 2008 yılında Ukraynada hem Rusyaya sempatisini açıkça belli 
edenlerin, hem de Moskova Patrikhanesine bağlı olanların oranı, çok daha fazlaydı. 2014 
yılında Rusyanın Kırımı ele geçirmesi ve Doğu Ukraynada Rus yanlısı eğilimlerin güçlü 
olduğu Donetsk ve Luganskın Rus yanlısı ayrılıkçıların denetimine geçmesi, buralarda 
yaşayan ve Ukraynadaki Rus yanlısı liderlere ve akımlara destek veren milyonlarca kişinin 
Ukrayna siyasetinin dışında kalmasına neden oldu (dolayısıyla, Ukrayna yönetiminin 
denetimindeki bölgelerde, Rus karşıtı ve Batı yanlısı kesimlerin ağırlığı arttı). Ayrıca, 
Rusyanın Ukraynada saldırgan ülke olarak kabul edildiği şartlarda, Rusya yanlısı olan 
kesimlerin de pek çoğu, yukarıda belirttiğimiz üzere, tavrını açıkça gösteremiyor. Bu da, 
Fenerin girişimi açısından ortamın 2008 yılına göre çok daha uygun olması anlamına 
geliyor. Diğer taraftan, Fener ile Moskova arasında ipler, 2016 yılında koptu. İki yıl önce 
Fener Patrikhanesinin Giritte düzenlediği ve bin yıldan sonraki ilk Ortodoks Konsülü 
olacağını söylediği toplantıya Moskova Patrikhanesinin katılmaması ve Fenerin kendi 
liderlik iddialarını güçlendirecek böyle bir girişimi desteklemek yerine karşı çıkması, iki 
kilisenin ilişkilerini, hiç olmadığı kadar kötüleştirdi. Bu nedenle bazı uzmanlar, Fener 
Patrikhanesinin Moskovadan bir şekilde intikam alacağını söylüyor.

Ukraynalı siyasi gözlemcilerin de ifade ettiği üzere, önümüzdeki yıl Ukraynada 
cumhurbaşkanlığı sçeimlerinin gerçekleşecek olması nedeniyle, Ukrayna Cumhurbaşkanı 
Petro Poroşenko, milliyetçi kesimlerin desteğini yeniden kazanmasını sağlayacak böyle bir 
konuda somut sonuç elde etmek istiyor ve çabalarını buna odaklamış durumda.  

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 10



Sonuç olarak, gerek Ortodoks dünyasında, gerekse eski Sovyet coğrafyasında bizi epey 
sıcak günlerin beklediğini söyleyebiliriz.

 

*Fotoğraf: http://www.pappaspost.com

Yazar hakkında :

Atıfta bulunmak için: BERKTAY, Deniz. 2026. "FENER - MOSKOVA SAVAŞI'NDA YENİ ETAP - 
08.08.2018." Avrasya İncelemeleri Merkezi (AVİM), Blog No.2018 / 51. Ağustos 09. Erişim Şubat 17, 
2026. https://www.avim.org.tr/Blog/FENER-MOSKOVA-SAVASI-NDA-YENI-ETAP-08-08-2018

Süleyman Nazif Sok. No: 12/B Daire 3-4 06550 Çankaya-ANKARA / TÜRKİYE
Tel: +90 (312) 438 50 23-24 • Fax: +90 (312) 438 50 26

 @avimorgtr
 https://www.facebook.com/avrasyaincelemelerimerkezi

E-Posta: info@avim.org.tr
http://avim.org.tr

© 2009-2025 Avrasya İncelemeleri Merkezi (AVİM) Tüm Hakları Saklıdır

 

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 11


